

# 以有限想象无限

——对"小径分岔的花园"与《盗婪空间》的比较研究

## 李思逸

【摘 要】博尔赫斯的短篇小说"小径分岔的花园"(1941)与克里斯托弗·诺兰的电影《盗梦空间》(2010)向来被认为是营造出时空迷宫的典范作品,其中的叙事策略也备受论者关注。然而,多元、非线性的时间图景不足以表达无限,循环重复必须经由"梦中梦、戏中戏"的演绎才有意义。作为叙事艺术的文学和电影,要想以有限想象无限,并非依赖于面向外部时空的扩张、堆叠,而是要在自身内部引入自我指涉的机制。作为有限性的存在,人可以想象的无限只能是一种借助数学符号、视觉图像亦或语言叙事的悖论式表达。

【关键词】博尔赫斯:克里斯托弗·诺兰:戏中戏:自指悖论:无限

【作者简介】李思逸,哲学博士,香港明爱专上学院助理教授,研究方向:现代性与现代主义,批判理论,中国现当代文学等,电子邮箱:s2li@cihe.edu.hk。

【原文出处】《中国比较文学》(沪),2024.1.247~262

#### 引论:文学与电影中的"戏中戏、梦中梦"

"梦中梦、戏中戏"这样一种故事套故事的叙事 手法,在文学和电影中并不少见。比如莎剧中哈姆 雷特听了父亲亡魂的控诉,特意安排人马演了一场 类似情节的谋杀戏,取名为《捕鼠器》来测试叔父和

母后的反应;巴斯特·基顿(Buster Keaton)自导自演的电影《福尔摩斯二世》 (Sherlock Jr., 1924), 电影放映员在现实 中受人诬陷,借助梦境进入影像的世 界中,充当起福尔摩斯式的侦探角色, 查明真相、逮捕罪犯,最终回到现实世 界中也为自己洗刷了冤屈。"梦中梦、 戏中戏"可以是一种叙事隐喻,诱讨内 面的故事来揭示或反讽外在的故事; 也可以是一种推进手法,以故事套故 事进入新的时空体之中。因为"梦中 梦、戏中戏"其实是对戏、梦自身的二 分,故而又涉及对现实与表征、实在的 不同层级之探讨,继而去质疑自我是 否存在、世界是否真实。『《黑客帝国》 (The Matrix, 1999)中尼奥服下了孟菲斯 给的红色药丸,发现自己之前的生活不过是机器制造的梦境,一个通俗的"缸中之脑"故事。戏中之戏同时映射着此身所处的外在世界,在破除自我执念、领悟诸行无常的意义上两者并没有高下之分。中国文学传统中,从庄周梦蝶到南柯太守都传递着同样

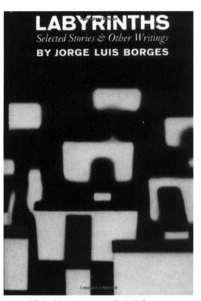


图1 博尔赫斯小说集《迷宫》 英文封面,1962



图2《盗梦空间》电影海报,2010



### 外国文学研究 2024.6 FOREIGN LITERATURE

的教诲。同理,既然人生如戏如梦,那么拍摄电影和 观看电影其实就是在制造及解读"梦中梦 戏中 戏"——特吕弗的《日以作夜》(La nuit américaine, 1973)中导演的3场梦境是对其最为精彩的例示。至 干麦茨(Christian Metz)在精神分析的脉络下,视电影 为主体提供二次误认的"想象的能指"(1986):卡维尔 (Stanley Cavell)则从日常语言的哲学视角,将电影理 解为建构世界的某种"生活形式"(1979)——两者理 论共涌之外在干意识到电影不再是对现实的反映, 但依旧和现实以"梦中梦、戏中戏"的方式进行同 构。这也部分解释了为何"梦中梦、戏中戏"对"梦 外梦、戏外戏"的映射永远是在堪破、解构的意义 上,而不能从积极建构的角度来理解。本文探讨的 "梦中梦、戏中戏"则带有一定的限定条件,即诱讨 叙事为读者营造出无限时空的幻觉,实现以有限想 象无限——这恰是选择博尔赫斯的"小径分岔的花 园"(The Garden of Forking Paths, 1941)与克里斯托 弗·诺兰的《盗梦空间》(Inception, 2010)进行解读的理 由之所在。

首先,这两个文本对无限的想象是由叙述演绎 而出,不同于一种单纯的世界观设定。后者往往直 接宣称主人公被困在某一天或某一个时间段内循环 往复、无法逃脱,比如《土拨鼠之日》(Groundhog Day, 1993)、《恐怖游轮》(Triangle, 2009)这样的电影;又或 者构造一本书,没有开始、没有结尾,但可以永无止 尽地翻阅,又或翻到一半需要读者回到开头重新开 始,比如博尔赫斯的《沙之书》(1975)、卡尔维诺的《如 果在冬夜,一个旅人》(1979)——重点不在于为何要 这样设定,也无需解释无限达成的机制,而是去观赏 设定后的冒险历程以及带给读者的阅读快感。纯粹 的重复、自我同一也可以被定义为无限,因为与自身 等同当然在每时每刻都是真的,但它永远也只能和 自身等同,既不能出乎其外也无法入乎其内。我能 想象一本无始无终的书令其作为无限的隐喻,和我 在阅读一本书时领会到无限的概念,这是完全不同 的两回事。所以"小径分岔的花园"和《盗梦空间》借 "梦中梦、戏中戏"指涉的无限并非是一种设定,而是 叙述的延展,而这一延展本身又是对最终抵达同一 的推迟。用数学的语言来表达,设定的无限、纯粹的 循环往复是X=X,而"梦中梦、戏中戏"表达的无限则 像是一个递归函数 F(x)=iF(x-1),它首先会对自己进行层级区分,再进行运算、启程出发,但最终会返回自身及前一个函数的结果上(Martínez 6-15)。<sup>②</sup>

其次要说明的是,作为经典文学文本的"小径分 岔的花园"和好莱坞大片《盗梦空间》早已为各式各 样的阐释所萦绕。卡尔维诺声称博尔赫斯的每篇作 品都包含有宇宙的某种属性——无限、不可数.或永 恒或现在或周期性的时间等等,并将"小径分岔的花 园"作为无限的平行宇宙予以解读(Calvino 119-120)。安伯托·艾柯感兴趣的是博尔赫斯式的迷宫 构造及其对自身文学创作的意义——闲于洣宫之中 本身就意味着无限重复已走过的路(Eco 2005:118-135)。吴晓东仔细探讨了"小径分岔的花园"侦探小 说外衣下的迷宫叙事与时间主题,指出其一方面是 对线性时间观的消解,另一方面则蕴含异域玄想的 诗学体验(192-225)。至于《盗梦空间》这样的大热 影片,本身就活合作为各种哲学理论与思想的敲门 砖——从柏拉图的"洞穴隐喻"到笛卡尔"梦的论 证",从心智的物理还原到乌托邦幻象,如此等等 (Johnson, 2012)。 戴锦华为这部影片提供了一个从精 神分析、意识形态批判入手的范例(244-261)。

以上各种解读虽不乏真知灼见,却不约而同地 简化了无限本身:或是混淆了博尔赫斯笔下人物的 时间观和其本人对于无限的理解,将多元时空、平行 宇宙和无限当成一回事——多维、偶然、交叉、非线 性这些概念与无限之间存在一道难以逾越的鸿沟: 或是把"梦中梦、戏中戏"的叙事模式当成意识形态 的"新瓶旧酒"乃至"旧瓶旧酒", 痴迷于拆解迷宫、书 籍、戒指、陀螺这些具体意象的隐喻——即使是旧瓶 装旧酒,依然可能给人以新的感受。本文试图论证, 只有当"梦中梦、戏中戏"这样的分层叙事结构借助 于自我指涉悖论时——在自身之内外言说自身,同 时又被自身所言说,我们才能以有限想象无限,成功 构筑一座寄予无限的迷宫。只有将"小径分岔的花 园"和《盗梦空间》置于从"说谎者悖论"到哥德尔定 理这样的背景框架下重新解读,文学艺术之于无限 的意义才得以彰显。

#### 一、建构一座无限的迷宫

"小径分岔的花园"从一份第一次世界大战的档案证言开始,借此营造历史的真实氛围。然而随着

### 2024.6 外国文学研究 FOREIGN LITERATURE



对这份证言的阅读,读者会发现它其实讲的是一个 解谜式的间谍/侦探故事。主人公会准博士表面上 是青岛大学的英语教师,但暗地里还有两个身份线 索——为德国工作的间谍, 清代云南总督彭宧的曾 孙。间谍故事常包含洮广/追捕的戏份, 余准意识到 自己的间谍身份已经暴露——他的接洽人鲁纳伯格 已被英国特工马登上尉逮捕或杀害,所以他要赶在 马登上尉抓住他之前将掌握的信息传递给柏林方 面。余准搭乘火车前往阿什格罗夫村,进入小径分 盆的花园,拜访一位名叫艾伯特的汉学家。艾伯特 博士醉心于研究彭寅的遗产,因为余准的这位祖先 据说辞去了高官厚禄,费了无数心血写了一部比《红 楼梦》还要复杂的小说,还建造了一座谁也走不出来 的迷宫。余准与艾伯特博士探讨传说中彭取建造的 迷宫究竟为何物,由此带出了对时间问题的思考。 事实上,这个间谍/侦探故事的核心是一个有关文本 分析的隐喻,他们两人对迷宫的推理和探讨其实和 我们对这篇小说的分析研究如出一辙——未来读者 将要做的事情已经为过去的文本所指涉了。小说最 后, 余准因谋杀艾伯特博士而被逮捕, 柏林方面从报 纸上获得了这一消息并破解了余所传递的信息— 他们对一座名叫艾伯特的城市进行了轰炸。

小说中所谓的"迷宫"究竟是什么呢?从文本的字面意义来看,我们可以归纳出以下几种:

- a. 余准前去拜访艾伯特博士时进入的那个迷宫 似的花园建筑,需要每个交叉路口都往左拐。
  - b. 传说中彭**寅**建造了一座象牙材质的迷宫微雕。
- c. 传说中彭**取**创作了一部看似未完成的、自相 矛盾的小说。
- d. 艾伯特博士的理论, 迷宫是象征性的, b和c是一回事——微雕和小说只是谜面, 谜底是时间, 更准确讲, 是永远分岔、通向无数未来的时间……

大多数读者到这一步都认为自己找到了答案,满足于"永远分岔、通向无数未来"这样一种关于时间的诗意象征。可上述迷宫真能承载"无限"的意义吗?a、b、c都较易排除,问题在于d,由无数分岔的时间(线)织成的网络就是一座无限的迷宫吗?或者说,需要什么样的条件才能构筑一座无限的迷宫呢?

通常而言,所有的迷宫都可归为两类范式:一则 是一笔画型(a unicursal labyrinth),从外面抵达迷宫中 心只有一条路径可走,答案是唯一的:另一则是多笔 画型(a multicursal maze),从入口到洣宫终点的徐径 不止一条,因为每个分支路口做出的选择不是非此 即彼的,答案是开放的(Doob 46-51)。艾柯亦曾将迷 宫分为三类:第一类就是古典的希腊式洣宫.一条路 走到黑,因为迷宫本身和阿里阿德涅之线(Ariadne's thread)是同一的:第二类是中世纪的迷宫,类似于一 个试错程序,因为存在死路,所以在某个节点上总得 二选一,最终试出正确的走法——现实空间中大多 数洣宫都属于此类:第三类就是网络状的洣宫,没有 中心,没有边界,没有终点,每一个节点都可能与另 一个节点相连, 艾柯认为此类米宫的典范就是"根 茎"(Rhizome)模型(Eco 2014:52-55)。区别于清晰明 确的树状图形,根茎模型因其多元、异质、去中心化 而闻名,似乎正符合我们对于"无边无际、永远分岔" 的想象(Deleuze & Guattari 3-25)。但根茎迷宫已然 不是需要空间上区隔、逻辑上推理的传统迷宫,更像 是理论和修辞意义上的隐喻集成——只有理论上的 "根茎"能够无限,正如只有尚未实现之处才有无数 的可能性。根茎米宫达致无限的条件即自身处于永 远持续的"生成"状态:每个节点都和其他的节点相 连,它们相互指涉的同时也是自我重复。换言之,无 限不可能在宇宙的时空中找到——很大很复杂但不 是无限,无限只能体现为某种符号表征的循环往 复。关于无限的适宜象征,并非德勒兹的"根茎" (Rhizome)或"褶子"(Pli),而是库萨的尼古拉那个圆心 即是圆周的无限的圆——同时也是无限的球体(库 萨的尼古拉43-48)。无限有赖于循环往复、周而复 始,而非空间广延上的极大亦或选项数量上的极 多。博尔赫斯绝对明白这一点,所以小说里艾伯特 博士声称:"我曾自问:在什么情况下一部书才能成 为无限。我认为只有一种情况,那就是循环不已、周 而复始。书的最后一页要和第一页雷同,才有可能 没完没了地连续下去"(博尔赫斯93)。这样看来,所 谓永远分岔、通向无数的未来其实也就是通向无数 的过去与现在。想象平行宇宙中有无数不同的可能 恰恰只是博尔赫斯在这篇小说里所设置的谜面,就 像他之前暗示过的,猜谜语时谜底不能出现在谜面, 解题人要用迂回的手法去找出真正的答案,而不是 单纯接受表面上的说辞。



#### 外国文学研究 2024.6 FOREIGN LITERATURE

由互相靠拢、分歧、交错或者永远互不干扰的时间织成的网络包含了所有的可能性。在大部分时间里,我们并不存在;在某些时间,有你而没有我;在另一些时间,有我而没有你;再有一些时间,你我都存在。目前这个时刻,偶然的机会使您光临舍间;在另一个时刻,您穿过花园,发现我已死去;再在另一个时刻,我说着目前所说的话,不过我是个错误,是个幽灵。(97)

**这段广为引用的文字常常被用来说明博尔赫斯** 的时间是非线性的、变化的,具有多种形态,拥有无 限可能等等。凡做此种解释的最终都无法自圆其 说,甚至要一再用"时间玄学"来加以掩饰。表面上 看,是因为这些阐释者混淆了艾伯特博士对时间的 理解和文本自身对时间的呈现, 但更为根本的问题 是,他们混淆了事件在时间中的变化和事件随着时 间而变化这两种情况。上述这段描述中,根本就没 有什么时间的变化及诸多可能,相反时间是不变的, 时间之矢永远向前,像是一个稳固的叙事框架:在其 中的事件发生变化,甚至会彼此矛盾。这一场景满 足了我们对可能性的需求。当我们声称存在其他可 能时,往往就是在自我反思中想象假如某件事并未 发生、倘若我做出了其他选择的世界是什么样子。 想象不同的可能要求变化,或至少是感觉到变化,但 无限并不需要包含变化的属性。问题从来不是在不 同的时间内"你"和"我"的相遇会有怎样不同的结 果,而是在所有时间内"你"和"我"的在与不在、遇和 不遇、是敌是友全都相互指涉,借由自指的循环达致 无限。麦克塔加有关时间非实在性的论证在此可以 作为一例参照。A理论是从属性的角度去理解时 间,因为时间要求变化,而变化要求过去、现在、未来 这一属性,但该属性是矛盾的,所以时间不具有实在 性。B理论则是从关系的角度去理解时间,所有事件 都可以用"早干""晚干""同时干"来表达,故而我们 不需要解释变化,时间的变化也不需要设定"过去" "现在"和"未来"这一属性——它们本质上都是一样 的,这至少在逻辑上能够确保无限(McTaggart 457-473)。所以当艾伯特博士最后说出:"因为时间永远 分岔,通向无数的将来。在将来的某个时刻,我可以 成为您的敌人"(博尔赫斯97-98),他所揭示的正是现 在和过去的真理——尽管人们对将来有不同的期许,但在所有的相遇事件中,艾伯特、彭取以及方君面临的都是一样的结局。不同的结局、其他的可能,之所以能为我们设想,恰恰在于其没有实现。现在,我们终于能够将下面两项加入"迷宫"答案的备选列表中:

e. 余准与艾伯特、外国人与彭**取**、方君与不速之客(彭**取**小说中的人物)形成一组相互指涉的循环。

f. 彭冣创作的小说与"小径分岔的花园"文本自身, 余准和艾伯特对于"迷宫"的探究与我们对于小说文本的解读, 同样是发生在不同叙述层级上的相互指涉。

前面 a、b、c、d 的时空迷宫只是无限这一谜语的谜面,e和f才是帮助我们找到谜底的关键——我们所能想象的无限其实是由自指悖论引发的无穷后退,而不是物理意义上的时空。无限无法向外求索,只能返回内在视角,通过一种悖论性质的批判认识来无限趋近于它。库萨的尼古拉将其表述为"有学识的无知"——越是在自我反思中意识到自身有限视角的无知,就反而越是能接近无限视角的真理(哈里斯 166-172;卡西尔 55,95)。所以也就不奇怪为何大多数物理学家都痛恨无限这个概念——不少量子物理学家会认为时间并非世界基本面的构成部分,只是人类经验根深蒂固的有用幻觉(罗韦利 2017:86-104;2019:85-106)。

#### 二、梦的溢出与反叛

巴赞曾经控诉蒙太奇的霸权,认为影像的组合变化无法真正呈现事件,而只能通过隐喻和联想加以暗示,故而将对再现事件的解释强加于观众(Bazin 25-26)。梅洛-庞蒂则基于同样的理由,从格式塔心理学的角度探讨电影作为知觉对象的意义。一部电影不是其所含诸多影像的总和,而是由影像之间的组合联系形成的一种时间形式。任何一部电影固然都包含很多的事实、观念,以及意识形态,但它不能被还原为这些东西。基于此,梅洛-庞蒂得出了他的著名论断:"电影不是拿来被思考的,而是要被知觉"(25)。然而这一论断的主语若是换成"无限",那就只能反过来讲:无限不是拿来被知觉的,而是要被思

#### 2024.6 外国文学研究 FOREIGN LITERATURE



考,甚至顶多是想象,因为它处于有限存在的经验之外。有趣的是,我们该如何处理一部试图表达、触碰无限的电影呢?思考与知觉真的可以截然分开吗?

《盗梦空间》对干米宫的营告也要从两个方面来 理解,一个是影片设定的不同层次的梦境——直接 显现的建筑迷宫:另一个是诸层梦境之间的组合关 系——间接潜藏的叙述迷宫。前者出现在亚瑟向阿 里阿德涅讲解如何构筑梦境的地方, 梦中的世界是 非欧几何的空间,比如那个著名的彭罗斯阶梯,一个 始终向上或向下但却封闭循环的阶梯。阿里阿德涅 问她该建多大的梦中空间才够用,亚瑟的回答是问 题不在于空间的大小,而是其结构越复杂越好— 像洣宫一样,才能帮助他们躲避梦中潜意识的侦 察。这作为一种好莱坞电影的设定, 囊括了不少流 行元素,同时也要考虑到市场和观众——米宫是最 容易被接受的关于无限的隐喻。后者是指整个电影 "梦中梦"的叙述模式,其有别于设定的成功例证是 今无数观众相信答案/真相就在电影文本之中,只要 通过某种破译或解读的手段就能获得。然而本文这 一叙述模式含有自我指涉性,必然会导致设定之外 的无穷后退,产生悖论。大多数观众纠结干主角柯 布最后是回到了现实还是仍被困干梦境,并非接受 不了一个开放性的结局,而是无法忍受似是而非的 悖论以及对悖论的延迟评价。大家竞相争论最后转 动的陀螺是否停下来,或是认为起提示作用的不是 陀螺而是柯布手上戴的戒指,或是以孩子的反应来 推断他们一家人最终实现了团聚。这些泛滥的解读 不一定是中了好莱坞意识形态的邪,它们本身就是 系统内部循环证明的产物——其无意义不是体现在 语词的阐释上,而是我们无法用规则设定好的东西 去证明规则自身的有效性。因此本文要考察的不是 各式隐喻的猜谜游戏,不是意识形态批评,也不涉及 文本之外导演、演员等给出的权威解答,而是"梦中 梦、戏中戏"的叙述引入自我指涉悖论后为影像剪辑 带来的新意涵。

电影中的梦其实是对意识领域的分层再现,并且不为做梦者所独有——可共享、可控制,意识(记忆)与无意识(遗忘)之间的拉锯战斗标志着入梦的程度。每一层梦境都是一个新的叙事设定,大故事套

小故事同时彼此指洗。叙述的最外层是影片中的现 室,柯布及其团队进入商人之子罗伯特的梦中,要给 他植入一个想法,我们姑且将这层叙述记为梦。。这 虽然是罗伯特的梦,但由于众人的意识相连,柯布等 人是要清醒地侵入罗伯特的潜意识,所以他们的做 法就是在罗伯特的梦中带着罗伯特的自我意识继续 做梦。第一层梦境是城市街道上的追逐戏(梦),第 二层梦境是酒店房间内的打斗戏(梦),第三层梦境 是雪原堡垒中的枪战戏(梦、)。这三重梦境的建造者 分别对应柯布团队中的约瑟夫、亚瑟和埃姆斯,但它 们其实又是罗伯特之梦的自我分层。这就已经满足 了递归的条件,所以电影根本没有必要去设置第四 层、第五层、第六层梦境等等,而是直接设定了一个 "灵薄狱"(limbo)——在这里你会因为遗忘陷入无止 境的时间循环,只有死亡能帮你重新回到现实,记为 梦...一它和现实构成了"梦中梦"的上下两极。

全片最精彩之外就是它将交叉剪辑发挥到极 致,以此来呈现相互迭加的三重梦境。也有论者对 此不以为然,认为诺兰只是将"最后一分钟营救"的 故事变了花样讲出来,每一层梦境依旧是老套的好 莱坞叙事——追逐、打斗、枪战,不过是依赖更细化 的垂直迭加才为叙事带来了新鲜感(戴锦华246)。倘 若我们认同梅洛-庞蒂的说法,即电影的意义不在于 其传达的事实和观念,而是呈现出的时间结构,那么 我们必须承认、《盗梦空间》中的交叉剪辑因为自我 指涉的"梦中梦"而有了新的变化。交叉剪辑,一般 是同一时间、不同地点的几个独立的事件正在发生, 它们于最后一刻形成交汇,起到增强电影戏剧性或 是激发观众情绪的作用。正如连续性剪辑有赖于我 们对运动变化的直觉,交叉剪辑的成功源于我们对 同时性的假定——以现实为参照,城市追逐、酒店打 斗、雪原枪战这3个不同地点的独立事件可以同时发 生。连续性的中断被影像镜头的组合并列所隐藏, 通过强调不同事件的独立性达到以影像接续的历时 性指代同时性的效果(Doane 189)。但是《盗梦空间》 中3场梦境的交叉剪辑却因为自我指涉的前提,保证 了事件的一致性,并列事件的同时性又被转写为梦 境深度的历时性,最终导致两者没有区别。表面上 是大故事套小故事,但其实大故事、小故事,以及它



#### 外国文学研究 2024.6 FOREIGN LITERATURE

们共同构成的故事都是同一个。连续稳定的时空不再是作为支撑叙事的框架——城市追逐、酒店打斗、雪原枪战本来就是叙述内部分层的具像化。3个事件从一开始就相互影响,比如梦」中的汽车坠落诱发了梦2中的失重状态——从梦1到梦2角度,它们既是相继发生的;但就作为元叙事的梦。而言,这些都是在自身内部同时进行,判定谁先谁后、谁是因谁是果,完全取决于观测的视角——不同层次的时间换算以及动作场景对于元叙事的梦。而言没有意义。所以最终的交汇点只是叙述的自我完结亦或新的开始——F(x)=iF(x-1),或梦(n)=i梦(n-1)。

电影中的"戏中戏"曾被德勒兹作为晶体影像的 例证,其与纯粹的声光情境同被归纳为时间影像。 知觉与思考的二分转变为电影表达时间的两种方 式:运动影像呈现我们借助知觉运动而观测到的时 间,时间影像则意喻一种运动之外的时间,体现为情 状的持续变化、潜在与实在的永恒互动——总是出 现在运动和知觉的联系被破坏、日常的时空经验遭 到挑战、叙述中断乃至戛然而止的地方(Deleuze 40, 73-76)。有趣的是,作为一部极为成熟的商业大片, 《盗梦空间》没有出现上述任何一种背离,可即使是 "旧瓶装旧酒"的好莱坞电影,一旦引入了自我指涉 的叙述循环,也会引发意想不到的效果,甚至遭到不 受控制的反噬。每一层的梦境都可以溢出有限的设 定,电影允诺的现实本身会受到无法停止的怀疑。 因为自我指涉的嵌套结构没有限度,无限的隐喻不 可能被还原为有限的形式系统,这就和电影中为"梦 中梦"设立的上限(灵薄狱)及下限(现实)相互冲突。 作为叙事的一层,现实完全可以被带入梦。之中,不 会受到任何特殊对待。观众之所以痴迷于求证柯布 最终是否返回到现实,不是因为那个旋转的陀螺象 征美国梦的精神创伤,恰恰是因为我们不相信循环 中会存在特例——最后回到的难道不是溢出的一层 梦境吗?谁能证明我们真的可以走出无限循环?如果 在迷失域中死亡其实是回到现实,那么在现实中死 亡人又会去向哪里——何以必然是烟消云散、无处 可归呢?倘若梦中世界和现实世界的区别只在于一 只转动的陀螺是否会停下来,这样的区别又有多大 意义?让我们先悬隔梦与现实这些词汇带来的情绪 干扰,仅仅假定现在有两个世界可供选择,其中一个 转动的陀螺会停下来,另一个则永远不会停,除此之 外,两个世界完全一样,试问观者还会像先前那样抗 拒后一个选项吗?就算我们相信柯布最终回到了现 实,并且这一信念得到了充分合理的辩护——可他 回到的是什么样的现实呢?一个显而易见却容易被 忽视的事实是:他回到的是电影中的现实,一个由文 本建构的现实,观众眼中最明确无误的一层梦境。 一部自始至终不加掩饰在编告"梦中梦"的电影,却 激起了观众确认"现实"的狂热。令人感到心安的并 非电影中的主角回归电影中的现实,而是对无穷后 退的中止——人们沉迷于破译文本、解读隐喻是为 了能用电影本身设立的规则来回避电影中的循环往 复 这本身不就是一个悖论吗?观众希望柯布能够同 到现实,不只是为了成全他与家人团聚,更是在帮助 我们确认自己身处于真正的现实之中——循环之中 没有特例,特例是对循环的反叛。在持续的解读与 争论中,知觉与思考终于达成了某种统一,但这仅仅 是因为对它们的区分变得不再重要。陀螺之于柯布 和《盗梦空间》之于其影迷有着异曲同工之妙,只要 前者尚未停止运转,后者就只能永远摇摆干梦境与 现实之间——犹如一个不可判定的命题,既不能被 证实也无法被证伪,令人无法泰然处之。

#### 三、回归自指悖论的脉络

哲学家蒯因(W. V. Quine)将所有悖论分作三类:第一类叫"真实悖论"(veridical paradox),虽然推理出的结果看似非常荒谬,但其实是对的,所以算不上是一个真正的悖论;第二类叫"虚假悖论"(falsidical paradox),之所以得到了一个荒谬的结果是因为推理过程中存在错误,比如芝诺为反对运动变化而提出的悖论"阿基利斯与乌龟""飞矢不动"等,其实都可以用康托尔的无穷集合理论得到数学上的解决,所以也不是真正的悖论。那么什么是真正的悖论呢?第三类"悖论"(antinomies)就是自相矛盾,在合乎理性的推理过程中得出了不合理的结果,所以真正意义上的悖论都是自相关的,也就是具有自我指涉性质(Quine 1-18)。

比如最古老的"说谎者悖论"(Liar Paradox)——"我所说的都是谎言"——简化版 P"本句话为假"。



如果P为真,且它言说的正是自身,所以本句话P为假;同时,如果P为假,因为它言说的是自身,即本句话P为假,它反倒又为真了。仅仅当其为假时,其才是真;仅仅当其为真时,其才是假——悖论于焉成形。类似的变体,比如"下面这句话是错的,上面这句话是对的"。

柏拉图的型相论哲学也蕴含无穷后退的风险, 引发悖论,因其被亚里士多德称为"第三者悖论" (Third Man Argument)而闻名(Parmenides: 132a-b)。 20世纪50年代起,英美分析派哲学家在技术层面对 其做了极为详尽的阐释,这里只举最简单的例子加 以说明。柏拉图认为美的事物之所以是美的,或具 有美这一性质,是因为它们模仿或分有了美的型相 (或理念),而美的型相相较于任何美的事物都是至高 无上的,是最美的。这样问题就来了。

P<sub>1</sub>:鲜花是美的,美女是美的。

P<sub>2</sub>: 鲜花、美女之所以是美的,是因为它们模仿或分有了美的型相,记为美<sub>1</sub>。

P<sub>3</sub>:鲜花是美的,美女是美的,美的型相(美<sub>1</sub>)也是 美的。

P<sub>4</sub>:鲜花、美女、美的型相(美<sub>1</sub>)之所以是美的,是 因为它们模仿或分有了美的型相的型相,记为美<sub>2</sub>。

. . . . . .

如此重复,以致无穷。

《堂吉诃德》中也有一个类似的悖论故事。桑丘 任海岛总督时断过一个"过桥"奇案:根据法令,誓言 为真的人可以被放行过桥;说假话的人要被送上桥 对面的绞刑架。现在有个人跑来说,他发誓自己要 死在对面的绞刑架上。根据法令,究竟是该判他绞 刑还是放他过桥呢?那么桑丘是怎么断案的呢?他 说,把这人处死他就该活,让他活着过桥他又该死, 既然让他活、让他死的理由一样,那就放他活着。因 为他的主人堂吉诃德告诫过他,当法律不能判断时, 就该心存宽厚(塞万提斯333-334)。这其实就是以世 俗的智慧来规避悖论,搁置认识论上的难题,遵从日 常伦理和价值的引导。

到了近代,自指悖论因为与数学和逻辑的发展 相联而备受瞩目。最著名的例子,就是引发第三次 数学危机的罗素悖论,其通俗版本"理发师悖论"是 汶样表述的:

假设某村庄有一位男性理发师,他把村里的人 分为两类:一类是自己不给自己刮胡子的人;另一类 是自己给自己刮胡子的人。基于此,他为自己的理 发店定下了一条规矩:

"本人只给村中那些不给自己刮胡子的人剃须。" 那么按照规矩,这位理发师能给自己刮胡子吗? 如果他不给自己刮胡子,他就属于"自己不给自己刮 胡子的人",那他就应该给自己剃须,但如果他真的 给自己刮胡子的话,他又属于"自己给自己刮胡子的 人",因此,他就不该给自己剃须。无论怎样,这位理 发师似乎都会违反自己定下的规矩(Russell 101-102)。

从较为形式化的角度来表述:假设所有的集合在一起形成了一个新的集合——集合的集合,记作S。S中的所有元素(集合)又可以被划分为两类:一类是由一切属于自身的集合所组成,记作S1;另一类是由一切不属于自身的集合所组成,记作S2。由于任何一个元素或者属于某个集合。那么S2是否属于自身呢?如果S2是属于自身的元素,根据S2的定义其必定是一个不属于自身的集合,故S2不属于自身;如果S2是不属于自身的元素,则S2又具有了属于S2的资格,所以S2属于自身。

以上这些悖论都源于当一个描述、一个句子、一 个集合潜在地指向自身时,我们原先关于类或层级 的区别就失效了,规则成了适用干自身的对象。悖 论的出现并不会影响我们的目常生活,对于大多数 人而言,它们或者是益智的乐趣,或者是无聊的把 戏,但不值得为之烦恼——理发师要不要给自己刮 胡子最终还是他一个念头的事情。可对于逻辑学 家、数学家、哲学家来说,悖论引起的无穷后退令他 们发狂——这意味着整个知识建立在不牢固的基础 之上,理性面临着自身内部的严重威胁,所以他们总 是想穷尽一切手段来消除悖论。对付悖论的方法一 般有两种:一是区分阶层、设立限制,透过修订规则 来避免悖论的出现;二是推迟评价,不承认它是一个 悖论,即把解决问题的责任推回给甲方。前者的代 表就是罗素的"类型论"(Theory of Type),认为集合并 非可以无限制地构造,因为集合与元素具有不同的



# 外国文学研究 2024.6

逻辑类型,我们必须划分层次进行限制。不同类型 的意义亦会不同,对于集合有效的命题就不适用于 属于集合的元素。同理,语言也需要进行限制才能 避免自我指洗的悖论,要占在干区分语旬所指洗的 "对象语言"(Object language)和语句自身作为"元语 言"(Metalanguage),适用于对象语言的规则不能拿来 **奎用在元语言身上。后者则是以一种无穷后退来替** 代另一种无穷后退,将责任转嫁给对方,这是维特根 斯坦给出的应对策略。对方抛出一句话P"本句话为 假", 计你判断该命题的直假, 你可以回答, "没问题, 但在此之前,你先告诉我你指的究竟是哪一个命 题?"你会发现对方根本解释不了自己所指的究竟是 什么:因为在对一个命题做出判断之前,我们首先得 确定它。句子P使得我们陷入对其表述命题的无尽 循环搜索中,无法停下。<sup>3</sup>既然我们不能对命题做出 判断,那么说谎者悖论从一开始就不该发生——其 假定了我们可以对命题做出判断(Fogelin50-52)。这 也就不奇怪为何维特根斯坦从来不觉得悖论有什么 重要性——那只不过是"一种完全无效的语言游戏" (Diamond 207)

较之于众多同行琢磨着如何消除、避免悖论, 哥德尔却神奇地利用了悖论——在形式推理中建 构出了一个自我指涉的悖论结构,从而完成了数 学史上的伟大证明。如果悖论是在推理过程中, 借由理性得出了不合理的结果,那么哥德尔不完

图3 埃舍尔:《版画画廊》(Print Gallery),1956



图 4 埃舍尔:《瀑布》(Waterfall),1961

备定理则是在推理过程中,借由不合理之物重新 获得了理性的答案。哥德尔于1931年证明并发表 了这两条定理。

第一条定理是:任何足以包含初等数论及一阶 谓词逻辑的形式系统中,皆存在不能被证明的真命 题。这说明使用逻辑方法不可能得到所有的真命 题,系统是不完备的。

第二条定理是上述定理的一个推论:任何足以 包含初等数论的形式系统,其一致性无法在系统内 部得到证明。这说明系统是不一致的。

哥德尔定理的直接意义是告诉我们,任何包含自然数在内的数学系统中,都存在无法被证明的真命题,我们有关基础数学的知识要么是不完备的,要么是不一致的。逻辑上的"真"与"可证明"之间存在着不可逾越的鸿沟,逻辑可以说明数学,但不能证明数学。数学也无法被还原为逻辑,其本质上对直觉的要求不可避免。或者说,是数学中有关无限的直觉——存在无限的自然数,无法为进一步还原成的有限形式系统所驱散。逻辑旨在处理有限的事件,物理世界同样不相信无限的存在,但在数学那里无限得以被认真对待并加以研究。我们在此略去哥德尔定律的证明过程(Goldstein 164-188;卡斯蒂、德波利 28-36;戴维斯 119-135),只谈论其中与本文相关的两个特征。

首先,就是类似于"梦中梦、戏中戏"结构的哥德

尔配数(Gödel numbering)。它是哥德尔发明的一种一语双关的替换方法,将不证自明的公理转换为可被计算(可证)的自然数,从而使系统命题之间的逻辑关系转换为系统内部的算术关系,对象命题(由递归函数组成的运算)同时也是元命题(逻辑推理)。这其实就意味着"梦中梦、戏中戏"必须同时指涉着这场梦、这出戏本身。以"小径分岔的花园"为例,彭取创作的小说谈到了方君和不速之客,然而方君和不速之客的关系也意喻着艾伯特博士和余准当下的处境。

其次,哥德尔证明的核心策略奇

#### 2024.6 外国文学研究 FOREIGN LITERATURE



特又简单——透过在形式系统中证明如下命题P来完成,命题P即"本命题不可证"。要构造"本句话为假""本命题不可证"这样的命题,必然涉及自我指涉,然而自我指涉引发的无穷后退在这里不再是种阻碍,反而是证明成立的关键。一旦我们在系统中得出了"本命题不可证"这一命题,我们就可以证明以下两种非此即彼的情形:

系统中存在一个真命题不可证,则此系统不 完备;

系统中存在一个假命题可证,蕴涵矛盾,则此系统不一致。

在文学艺术领域,有关哥德尔不完备定理最具 影响力的阐释,依旧是侯世达的那部奇书《哥德尔、 艾舍尔、巴赫:集异壁之大成》。一一它从20世纪90 年代被译介到中国来,同样产生了巨大影响。侯世 达发现,哥德尔的不完备定理,埃舍尔画作,以及巴 赫的"螃蟹卡农"(又称逆行卡农,BWV1079)均涉及自 我指涉悖论,故而是以不同的方式来表达对无限的 思考与知觉。至此,我们终于可以把博尔赫斯的"小 径分岔的花园"与诺兰的《盗梦空间》也放进这份名 单中。然而,正如时间不能被简化为运动、数学无法 被还原为逻辑一样,关于无限的想象也不应归结于 对自指悖论的理论思考。倘若没有"梦中梦、戏中 戏"的演绎,我们根本感觉不到自我同一、重复循环、 周而复始的区别究竟在哪里。理论和数学可以思考 无限,却无法欣赏这一点——赋予思考以魅力的,正 是建立在知觉文本上的审美特权。这或许也是文学 和艺术以有限想象无限的意义之所在。

### 注释:

①可参见 Stanley Cavell. The World Viewed: Reflections on the Ontology of Film. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1979 和 Christian Metz. The Imaginary Signifier: Psychoanalysis and the Cinema. Trans. Celia Britton, Annwyl Williams, Ben Brewster, and Alfred Guzzetti. Bloomington: Indiana University Press, 1986的相关论述。

- ②文中未说明译者的译文均由笔者自译。
- ③ 相关定理表述,参见 Goldstein 23-24,及 Panu

Raatikainen."Gödel's Incompleteness Theorems." The Stanford Encyclopedia of Philosophy(Spring 2022Edition). Ed. Edward N. Zalta. URL= < https://plato.stanford.edu/archives/spr2022/entries/goedel-incompleteness/> 0

④侯世达:《哥德尔、艾舍尔、巴赫——集异壁之大成》,严勇、刘皓明、莫大伟泽。北京:商务印书馆,1997年。

#### 参考文献:

[1]Bazin, André."The Evolution of the Language of Cinema."
What is Cinema? Vol. 1. Trans. Hugh Gray Berkeley, Los
Angeles and London: University of California Press, 2004, 53–75.

[2]Beall, Jc, Michael Glanzberg and David Ripley."Liar Paradox." The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Ed. Edward N. Zalta. Fall 2020. URL=<https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liar=paradox/>.

[3]豪·路·博尔赫斯:《小径分岔的花园》,王永年译。上海:上海译文出版社,2015年.

[Borges, Jorge Luis. The Garden of Forking Paths(xiao jing fen cha de hua yuan). Trans. Wang Yongnian. Shanghai: Shanghai Translation Publishing House, 2015.]

[4]Calvino, Italo. Six Memos for the Next Millennium the Charles Eliot Norton Lectures 1985-86. New York: Vintage, 1993

[5]恩斯特·卡西尔:《文艺复兴哲学中的个体和宇宙》,李 华译。北京:商务印书馆,2021年.

[Cassirer, Ernst. Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance(wen yi fu xing zhe xue zhong de ge ti yu yu zhou). Trans. Li Hua. Beijing: The Commercial Press, 2021.]

[6]约翰·L·卡斯蒂、维尔纳·德波利:《逻辑人生:哥德尔传》,刘晓力、叶闯译。上海:上海世纪出版集团,2008年.

[Casti, John L. and Werner DePauli. Gödel: A Life of Logic (luo ji ren sheng: ge de er zhuan). Trans. Liu Xiaoli and Ye Chuang. Shanghai: Shanghai Century Publishing(Group)Co. Ltd, 2008.1

[7]塞万提斯:《堂吉诃德》(下),杨绛译。北京:人民文学出版社,2020年.

[Cervantes Saavedra, Miguel de. Don Quixote(tang ji ke de). Part 2. Trans. Yang Jiang. Beijing: People's Literature Publishing House, 2020.]

[8]戴锦华:《电影批评》(第2版)。北京:北京大学出版社, 2015年.



[Dai, Jinhua. Film Criticism(dian ying pi ping). Second Edition. Beijing: Peking University Press, 2015.1

[9]马丁·戴维斯:《逻辑的引擎》,张卜天译。长沙:湖南科学技术出版社,2018年.

[Davis, Martin. Engines of Logic: Mathematicians and the Origin of the Computer(luo ji de yin qing). Trans. Zhang Butian. Changsha: Hunan Science & Technology Press, 2018.]

[10]Deleuze, Gilles. CINEMA 2 The Time-Image. Trans. Hugh Tomlinson and Robert Galeta. London & New York: Continuum Press, 2005.

[11]Deleuze, Gilles & Felix Guattari. A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia. Trans. Brian Massumi. Minneapolis and London: University of Minnesota Press, 1987.

[12]Diamond, Cora. Wittgenstein's Lectures on the Foundations of Mathematics, Cambridge, 1939. Ithaca: Cornell University Press, 1976.

[13]Doane, Mary Ann. The Emergence of Cinematic Time: Modernity, Contingency, the Archive. Cambridge, MA & London: Harvard University Press, 2002.

[14]Doob, Penelope Reed. The Idea of The Labyrinth from Classical Antiquity through the Middle Ages. Ithaca and London: Cornell University Press, 1992.

[15]Eco, Umberto."Borges and My Anxiety of Influence." On Literature. Trans. Martin Mc Laughlin. San Diego: Harcourt: 2005. 118–135.

[16]---. From the Tree to the Labyrinth: Historical Studies on the Sign and Interpretation. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2014.

[17]Fogelin, Robert. Walking the Tightrope of Reason: The Precarious Life of a Rational Animal. Oxford: Oxford University Press, 2003.

[18]Goldstein, Rebecca. Incompleteness: The Proof and Paradox of Kurt Gödel. New York & London: W. W. Norton & Company, 2006.

[19]卡斯滕·哈里斯:《无限与视角》,张卜天译。北京:商 务印书馆,2020年.

[Harries, Karsten. Infinity and Perspective(wu xian yu shi jiao). Trans. Zhang Butian. Beijing: The Commercial Press, 2020.]

[20]Johnson, David Kyle. Inception and Philosophy: Because It's Never Just a Dream, Hoboken, New Jersey: Wiley, 2012.

[21]Martínez, Guillermo. Borges and Mathematics: Lectures at MALBA. Trans. Andrea G. Labinger. West Lafayette: Purdue University Press, 2012.

[22]McTaggart, J. M. E."The Unreality of Time." Mind 17 (1908): 457–473.

[23]莫里斯·梅洛-庞蒂:《电影与新心理学》,方尔平译。 北京:商务印书馆,2019年.

[Merleau-Ponty, Maurice. Le cinéma et la nouvelle psychologie(dian ying yu xin xin li xue). Trans. Fang Erping. Beijing: The Commercial Press, 2019.]

[24]库萨的尼古拉:《论有学识的无知》,尹大贻、朱新民译。北京:商务印书馆,2017年.

[Nicholas of Cusa. De Docta ignorantia(lun you xue shi de wu zhi). Trans. Yin Dayi and Zhu Xinmin. Beijing: The Commercial Press, 2017.]

[25]卡洛·罗韦利:《时间的秩序》,杨光译。长沙:湖南科学技术出版社,2019年.

[Rovelli, Carlo. The Order of Time(shi jian de zhi xu). Trans. Yang Guang. Changsha: Hunan Science & Technology Press, 2019.]

[26]——:《现实不似你所见——量子引力之旅》,杨光译。长沙:湖南科学技术出版社,2017年.

[--- . Reality Is Not What It Seems: The Journey to Quantum Gravity(xian shi bu si ni suo jian: liang zi yin li zhi lü). Trans. Yang Guang. Changsha: Hunan Science Technology & Press, 2017.]

[27]Russell, Bertrand. The Philosophy of Logical Atomism. London and New York: Routledge, 2010.

[28]Quine, W. V. The Ways of Paradox, and Other Essays. Cambridge, MA and London: Harvard University Press, 1976.

[29]吴晓东:《从卡夫卡到昆德拉:20世纪的小说和小说家》。北京:生活·读书·新知三联书店,2003年.

[Wu, Xiaodong. From Franz Kafka to Milan Kundera: Novels and Novelists in 20<sup>th</sup> Century(cong ka fu ka dao kun de la: 20shi ji de xiao shuo he xiao shuo jia). Beijing: SDX Joint Publishing Company, 2003.]